**(5)春乾摩比丘尼 —两世驼背 等流果报**

一时，佛在舍卫城。有大比丘尼(1)(Bhikkhuni)，名曰春乾摩，她有 众多眷属和尼众经堂。所居附近有许多戒学较高的比丘尼，她们具足种种 神变，经常以各自的神通力到北俱卢洲(2)(Vttara-Kuru)、西牛贺洲(3) (Apara-Godaniya)、东胜神洲(4)(Purva-Videha)、三十三天(5) (Trayastrimsat-Deve)及人间富贵的地方去，带回各种珍宝与美食。见此，春乾摩比丘尼十分羡慕，心想:我若能象她们那样该多好呀!她一直琢摩: 要学习神通，可是到哪里学呢?又跟谁学呢?去跟那些比丘尼学吧，她们 的嫉妒心强，怕不一定会教我，(师言:释迦佛时代的女性也是有不共的 烦恼，尤其是嫉妒心，无论出家或在家都一样，故女众应该认识自己的烦 恼，并对症下药。)若跟比丘学吧，男女众说话都遮止，更不要说想学窍 诀了。(译者:男女僧众不许说话，在《百业经》中也有如此教证，并非 有人擅自所定。)她天天苦思冥想，终于，她想到了寺院外的六群比丘 (Cha-Bagiyabhikkhu)。春乾摩这时暗自高兴，觉得:这些恶行比丘既不受 寺管辖，又不受戒律束缚，谁也管不了，我可以去跟他们学神通。于是， 她就借口供斋与他们联系。她亲手做许多美味饮食好好地供养了六群比 丘。然后，她说:“我有一个请求，希望你们传授我一个神变。”六群比 丘对她说:“教，倒是可以。可你要知道，窍诀可不是随便教人的。按规 矩:教窍诀，对方要么有大的供养、要么以学术交换、要么一生中不传任 何人。不过，你吗?如果三个月内天天以饮食供养我们，再供养每人六种 资具，我们可以发心教你一个神通。”听此言后，春乾摩比丘尼信以为真， 便欣然答应了。三个月当中她按要求供养了六群比丘。三个月过后，她对 六群比丘祈求:“我的供养圆满了，该教我神通了吧!”他们很爽快地说: “可以。不过，学神通首先要锻炼好身体，身体越强壮，神通越容易修出 来。”她赶忙问:“那，我该怎样锻炼呢?”他们漫不经心地说:“第一天， 先站在一个凳子上跳下来，依此类推，到第七天从第七个凳子向下跳。这 样，身体锻炼得很好了;接下来，第一天从一层楼上跳下来，第二天从二 层楼跳下来，直到第七层楼上跳下来，一直坚持下去。这样，身体越来越 好，神变也越来越大，以后，在空中飞来飞去肯定没多大问题。”然后， 春乾摩比丘尼真的去按这个所谓的“教言”去作了，一天、两天、三天...... 结果到了第七天，她从第七个凳子上摔了下来，把腰椎骨给摔断了，成了 驼背。她痛苦地对六群比丘说:“你们给我教的是什么神变?怎么把我的 身体‘锻炼’成这个样子!”但六群比丘神态自若，蛮不讲理地回答说: “这，我们就不管了，该教你的都教了。”听到这番话，春乾摩比丘尼生 起大嗔恨心。无论在经堂里还是在道路旁，逢人便说六群比丘是如何如何 地作骗，使她成了驼背。(译者:现在有些居士也是先供养，然后说被骗 了。所以，首先观察供养之境，极其重要。)众比丘听说此事后，前白佛 言:“世尊，以何因缘，六群比丘作骗于春乾摩比丘尼?唯愿为说。”世尊 告诸比丘:“此乃前世因缘。现在六群比丘骗了她，往昔也曾骗过她。那 是很久以前，印度鹿野苑有位梵施国王，准备兴建王宫，请了许多木匠。 这些木匠每天在那些弯曲粗硬的木料上，画线凿锯将木料做得端直平滑， 手艺非凡。一位看国库的驼背妇女见此情景，心想:这些木匠技艺如此高 超，能否把我的身体也做直了?那些木料弯曲不直又粗又硬，而我的身体 是比较柔软光滑的，应该更容易做直吧。几经思考后，她就去对木匠说: ‘您们的手艺很不错，能不能把我的身体做得象木料那样端直?’这些木 匠说:‘按道理是可以。但有个条件，如果三个月内每天供养我们食物， 我们就愿意。’听毕此言，这个驼背妇女欣然应允。三个月过后，她对木 匠们说:‘已经供养你们三个月了，现在可以把我的身体做直了吧?’这 些木匠一本正经地说:‘是，现在可以了。不过，我们作木料是先在上面 画线，再用斧子砍、锯子锯，这样木料就做得端直了。同样，也让我们在你身上画线，再用斧子砍、锯子锯，......’听到这话，那个驼背妇女毛骨 悚然，很害怕地说:‘怎么?用斧子砍?那不就把我砍死了吗?’木匠们 满不在乎地说:‘那又有什么办法?除了斧子砍、锯子锯，我们别无它法。’ 当时，驼背妇女很伤心，但又不敢向任何人言及此事。诸比丘，当时的驼 背妇女就是现在的春乾摩比丘尼，木匠们就是现在的六群比丘。往昔他们 骗了她，没满其愿，今世她继续受骗。”(师言:这是同行等流果(1)。就 是我们人与人之间的亲怨若今生不了，则一直生生世世报下去。所以，我 们平时对一个素不相识的人，第一眼觉得很好或讨厌，这都是前世的因缘， 大家要明白这个道理。)

**(45)果嘎勒嘎比丘 —假因谤圣 堕无间狱**

一时，佛在王舍城(Rajagadha)。果嘎勒嘎比丘(提婆达多的眷属之 一)住在萨呷玛山，此山环境幽美，鸟语花香，十分僻静。附近的施主与 婆罗门对果嘎勒嘎比丘十分恭敬，经常对他供衣物药食等。当时，舍利子 和目犍连一同游方(师言:舍利子和目犍连生生世世关系甚密，在释迦牟 尼佛的座下也是一对密切的道友，圆寂时也在一起，平时都是形影不离地 在一起。)到萨呷玛山，他们住在一个寂静(Santi)的山林中。果嘎勒嘎比 丘听说他们二位尊者(Thera)到了这个地方，就前往顶礼，迎请二位尊者 光临他的住处，并许诺:将供养二尊者一切资具。但二尊者因那里人多不 易修习，想到附近一个寂静的地方安住，就婉言谢绝了果嘎勒嘎比丘的善 意。当时，他也遵从了二位尊者的意见，并说:“无论如何二位能在我们 附近森林中修习，我本人非常随喜，二位能在这里住多久，我们可以供养 多久。”二位尊者就答应住下来，只对果嘎勒嘎提出一个要求:“请不要 告诉任何一个人我们在这里，一旦有许多人来来往往的话，那我们会不辞 而别的。”果嘎勒嘎比丘也答应了。这样一来，二位尊者就安住下来了。 在很长时间里，果嘎勒嘎比丘也一直供养着二位。一晃多年过去了，二位 尊者一直相安无事，没有任何违缘。

当时，果嘎勒嘎身边有一个对他很好的大施主，家里生了一个孩子， 孩子稍大，便对释迦牟尼佛的教法生起信心，跑到果嘎勒嘎那里皈依受一 些戒，并请求出家。当时，果嘎勒嘎问他:“你有没有通过父母同意?” “没有。”“在释迦牟尼佛教法下出家必须通过父母同意，你先回去征求 父母的意见，若他们不同意，我可是不敢摄受你的。”果嘎勒嘎十分明白 的告诉这个孩子。他回去请求父母:“我愿在如来教法下出家，请父母同 意。”他的父母根本不同意，对他说:“除非我们死了，那是不得不离开 你，如果我们在世一天，你别想离开我们。”他只好顺从父母，暂时不出 家。

果嘎勒嘎比丘对二位尊者供养了多年，大施主的儿子都长大成人了。 一次，果嘎勒嘎比丘准备出游，临行前，他把弟众全交给了舍利子和目犍 连二位尊者说:“二位，我准备出游，请您们为我的弟众传授一些教言， 好好地调化他们。”交咐完毕，他便出门了。二位尊者就观察他弟子们的 根基，觉得堪为法器，并跟二位很有法缘。观察后，二位就显示神变，给 他们传授了一些相应的法，他们都勇猛精进，全部获证了阿罗汉果位。这 时，那位大施主的儿子恳求父母同意后，便来到经堂准备出家。比丘们得 知他想出家就告诉他:“果嘎勒嘎比丘外出，有舍利子和目犍连二位尊者 在这里住持，带我们闻思修，你若在尊者前得出家，那是很殊胜的。”大 施主的儿子听了很高兴，就在尊者舍利子前出家了。尊者为他传授了一些 法要，他证得了预流果，再受比丘戒，更加精进修持，摧毁了三界烦恼， 证得了罗汉果位。得罗汉果后他就对他自己的父母传法，这两位大施主也得了圣果。于是他们做广大的布施来酬报三宝的恩德。 久而久之，二位尊者的德行感动了萨呷玛山的天人，天人就告诉本

地的居民:“现在，我们萨呷玛山上有两位尊者:一名目犍连，一名舍利子， 他们二位是真正的善知识，你们为何不去拜见?”天人们这样告知后，前 来拜见者络绎不绝，两位尊者觉得天天很多人来恭敬供养，因琐事虚耗时 光，于自己修习无益，便决定离开此山。他们就告诉那些已得罗汉果的果 嘎勒嘎的弟子们:“以前在这幽静的森林中安居非常殊胜，但现在来往的 人太多，我们曾与果嘎勒嘎约定，如果人来得多我们就不辞而别，现在， 我们打算离开此地，你们最好去王舍城，我们大家各奔东西，都好自办道。” 依据尊者的教言，寺院里的全部僧众、施主都去了王舍城，二位尊者也另 去他方。路途中，天下雨了，越下越大，二位尊者看见前面有个山洞，想 进去避一避雨。也看见了先进去了一个牧女又进去一个男人。过一会，那 个男人出来走了。两位尊者未多观察便走进山洞里避雨。

这时，果嘎勒嘎出游已经回到萨呷玛山，一看森林中的两位尊者没 了，经堂里的弟子也全部没有了，他心中既着急又烦恼，东打西听询问。 结果别人告诉他:“是那两位尊者把你的弟子、施主等全带走了。”他听 了马上生起了大嗔恨心。又跑到那位大施主家，施主家的儿子也没有，他 问施主:“您家的儿子哪去了?”施主说:“他跟舍利子出家了，现在不知 他们一起又跑到哪里去了。”听到后，简直是火上加油:不但把自己的眷 属带走了，还把施主的儿子也带走了。又有些不明事理的人在旁边添油加 醋地说:“当初你倒是对他俩蛮好的，可现在反把你的眷属全带跑了......” 他越听越生气，怒不可遏，一刻也难以平静:这样太不应理了，无论如何， 我去把我的弟子眷属带回来。打听两位尊者的去向后，立刻起身追赶他们， 在山洞里追上了，他就强压心中的怒火，在二位尊者前仍然恭敬顶礼，说 了些悦耳的敬语。

先前先进山洞的牧女在里面听到洞里有三位比丘说话的声音，就悄 悄从山洞深处溜了出来。果嘎勒嘎看到一个行为不规的女子从洞深处走 出，心生怀疑，再仔细地观察那个女子是刚做完不净行的眼神，心想 :洞 里只有他们三个人，肯定他们之间有关系(师言:当时，以一般凡夫之见， 好象果嘎勒嘎有一个相似的因，后来对二位作诽谤。以后，我们平时在评 论定论一个人、一件事时，千万不要以凡夫之见去洞察断决，一定一定要 谨慎!)。他心里生起了邪见(Miccha Ditthi)，再加原有的怒火，果嘎 勒嘎再也抑制不住心中的愤恨，当面对二位尊者恶口辱骂:“你们已经犯 了戒，行为不如法......。”说了很多不堪入耳的恶语，两位尊者见他恼羞 成怒，也就无言相对，不再解释。

然后，果嘎勒嘎就追去了王舍城，凡见到比丘就对他们说舍利子和 目犍连是怎样怎样地与女人有关系，持戒不清净等过失......。(师言:我 们学院的六千僧众中，若现量见到他人的过失，要再三观察是不是自己的 眼根不清净、耳根不清净而看错了听错了。若不是管家负责人在很必要的 时候，最好不要举他人之过，否则自背因果。不要说无因诽谤，即便是有 因诽谤也要堕入地狱的，佛陀也是无法救度，这里的果嘎勒嘎就是一个强 有力的例证。现在，在我们学院所有的人，都是发了菩提心的，可以说都 是因地菩萨，若是对菩萨诽谤，其罪是大于诽谤罗汉的，将不知比果嘎勒 嘎之苦要长、要重多少倍?所以，各位徒众，你们为了究竟的自利，千万千万莫察他人之过，多观自心自身自口为要!要‘守身如玉莫妄举，守口 如瓶莫妄言，守意如城莫妄念。’切记!切记!)果嘎勒嘎就这样在王舍 城散布着谣言，对二位尊者妄加诽谤。诸比丘闻之就前往佛陀前请问:“世 尊，果嘎勒嘎比丘逢人便说舍利子和目犍连的过失，该怎么办呢?”佛陀 就特意找到果嘎勒嘎，语重心长地劝他:“果嘎勒嘎，果嘎勒嘎，请不要 诽谤他们两个，他们的戒律是很清净的，不然，你如是诽谤，你自己将来 会恒常遭受大苦报的。”果嘎勒嘎执意对佛陀说:“世尊，对您老人家我 的信心是很大的，舍利子和目犍连确实是恶性比丘，不是清净比丘。”他 仍然继续诽谤。佛陀又二次、三次对他说:“果嘎勒嘎，果嘎勒嘎，请不 要诽谤舍利子和目犍连，他们的戒律是清净的，若你继续如是诽谤，将来 恒时遭大苦报。”他仍固执己见对世尊说:“世尊，我对您老人家的信心 是很大的，但这两位比丘确实是恶性比丘。”仍是照旧诽谤两位尊者。

后来，果嘎勒嘎生病了，身上有很多小虱子，先是芥子那么大，再 长为芝麻那么大，再长到青稞一样大，再长到豌豆一样大。最后，长遍全 身，口吐鲜血，浑身滚烫，忍不住大喊大叫:“很烫啊!我的身上很烫啊!” (译者:‘很烫’藏文是‘阿察察’。记得小时候，我们那里一个老乡在 文革时期当民兵排长。当时，多芒寺经堂里面全都毁完了，剩下一个好好 的空房子，里面放一些牦牛冬天吃的饲料。一天，他悄悄地去把饲料点燃 了，整个经堂都烧成了灰烬。过了五六年，那个老乡浑身发烫，烫得他受 不了，翻来滚去地，几十人个都压不住，大哭大叫:‘阿察察!阿察察!’ 就这样痛死掉了。他就是这样现世造业现世受报。)他一边叫很烫，一边 身上流下脓血，在很大的痛苦中去世了。去世后，马上堕入最底层地狱— 裂如大红莲地狱(1)(Maha Padma)中，身长一由旬，业力显现的狱卒们拉出 他的舌头当作大地，地上五百农夫拿着燃烧的犁锄铁耙等农具在上面耕 犁，整个舌头上燃火，使他痛苦得无法忍受。农夫和耕牛的脚每踏一处都 立即燃起火焰，令他整个身体成为一个燃烧的火团，一个身体烧尽了另一 个马上又复活，又受新的痛苦;业力显现的铁嘴大狮子、恶狗、大熊、豹 子等大口大口地撕咬他，吃他的肉，还有铁嘴的老鹰、鸱枭、乌鸦啄食着 他，他浑身痛得无法忍受，大哭大叫。(译者:这里大家想一想，果嘎勒 嘎现在还在地狱受苦，何时他才能解脱?这是他诽谤二位尊者的果报。所 以，若对因果有诚信的人，从现在开始忏悔以前所造的业，注意以后不要 再造业。否则，一旦业果成熟，那将会后悔莫及。)

时有三色三天子一起飞来佛前对佛恭敬顶礼，一位天子禀白:“世尊， 提婆达多的眷属果嘎勒嘎已病故。”一位白曰:“世尊，果嘎勒嘎已堕入 裂如大红莲地狱，因诽谤二尊者之故。”最后一位以偈白佛言:“无论是 何人，说过毁己因，勿赞恶人德，不讥毁正士。”(译者:本来佛陀具足智 慧与神通，无所不知，但为了利益众生，需要这样的缘起，不请而说的极 少。象我们的上师如意宝(Cinta Mani)对我们学院的一切了如指掌，但为 了利益众生，有人向他老人家反映后，才对众人宣说。)(师言:对恶人不 要赞叹或者不是大德而奉称大德。对大德不应讥毁或者以凡夫之心去妄加 推测而诽谤，经中有明确的宣讲。我的上师托嘎如意宝自我亲近他老人家 起，无论任何人对他说功德或过失，他仅仅是应一声“哦呀，哦呀!”从 来没有随人而去讥毁他人。我的上师人格是如此的稳重，但为什么他老人 家的传承弟子中竟出现你们中有些没有主见的人?简直象水上的浮萍、墙上的草，随风飘动随风倒，无论新来一个什么样的人马上围过去摸顶什么 的，这是哪位上师给你们传下的规矩?你们有没有头脑和智慧?我本人于 石渠求学六年，除了托嘎如意宝、诺巴上师和观音上师以外，再没有依止 过任何一个人。我的托嘎如意宝(Cinta Mani)对待大成就者心存恭敬，一 般也不轻意表态的。一次，一个成就者的儿子在石渠学院附近打獐子开了 一枪，按学院的规矩敲锣打鼓集众，对杀生者念经降伏。当时，那个成就 者的儿子很害怕，就到上师前忏悔。我心想看看上师对大成就者的儿子是 什么态度。就去偷听，上师只是说:如果你是成就者，我也不敢说不让你 打猎，但若是一个凡夫，杀生没有意义吧。仅此而已。)(译者:在汉族四 众弟子(Catu Parisa)中，有些人头脑和智慧好象没有，经常口中轻意奉 称赞叹恶人、讥毁正士，身更是不稳重，这个上师今天依止得‘好好的’， 明天丢掉他，又找另一个依止，真象大熊猫抱竹子，抱一个丢一个。《二 规教言论》中是教我们应如何的稳重，《格言宝藏论》是教我们怎样观察 善恶的?真正的圣者教言。但依此奉行者极少，随他人凡夫见而行者反多， 就象全知麦彭仁波切(1)说:“于此浊世末法时，若说真实语则无人听，若 说诳语，则反以为真实......。”希望大家平时多用圣者的教言来熏习自己 的三业，不要轻举妄动，不要人云亦云，要三思而后行。对上师三宝要用 心去恒时依止。不但是今日、今生，而是生生世世依止一位上师。)倘若 如是行，唯口徒造业，永离于安乐，尤其于圣者，若生嗔恨心，百千万劫 中，地狱受痛苦。”即说偈毕，三天子都不见了。次日，世尊告之于大众: “昨晚来了三位天子分别告诉我:‘提婆达多的眷属果嘎勒嘎已病故，他 已堕入裂如大红莲地狱，因诽谤舍利子和目犍连之故。另一个以偈曰:‘无 论是何人，说过毁己因，勿赞恶人德，不讥毁正士，倘若如是行，唯口徒 造业，永离诸安乐，尤其于圣者，若生嗔恨心，百千万劫中，地狱受痛苦。” “现在，你们要知道果嘎勒嘎已堕入地狱受大痛苦，如果你们愿意听的话， 我给你们讲一下寒地狱之苦，如‘果萨拉’(印度市名)地方全遍满芝麻， 百年出一粒，取完全部芝麻的时间是最上层具疱地狱的时间，这样每下一 层将增加二十倍，依次类推，到最下一层是裂如大红莲地狱，果嘎勒嘎就 是堕在这裂如大红莲地狱中受大痛苦，若未得如我之境界，则难以了知别 人的根基等。所以，大家不要说人过失，如果真正想了知一个人，要通过 八种观察:观察行为、行境、道友、生活、听闻、身业和口业。从多方面 综合观察才能真正了知一个人，切莫以偏概全，轻断善恶。诸比丘，对一 般的木头也不能生嗔恨心，何况对有情众生。以后，要多注意这方面，精 进修行。”舍利子和目犍连听到后，就到地狱里，想救那个诽谤他们的果 嘎勒嘎。在距裂如大红莲地狱很远的地方，就见到他正在受极大苦，当果 嘎勒嘎看到他们二位时，还是生大嗔恨心:“你们两个，在人间加害于我， 现在，我在地狱里你俩还不放过我，还想对我再做什么?”因他嗔恨心又 加强了，所以，所遭的苦就更加猛烈，身上的火更加炽燃。他们两位见无 法救他，就回到王舍城来了。(译者:大家知道众生业力成熟受报时，圣者 也是无法救度的，太可怕了!有的人在依止恩师的过程中，由于自己的业 障所碍，当时，不能对恩师生起信心，不知忏悔自己的业障，反而对恩师 无因诽谤。后来，再求恩师原谅。当然，作为一位善知识肯定是不会计较 的。但是，以后的因果会不会原谅，那很难说。)到王舍城后，他们对众 人如实地宣讲了现量见闻到的正在受苦的果嘎勒嘎，人们听后对因果不虚轮王位;有些种下了无上菩提的因;多数对佛法生起了诚信并皈依 了佛门。

时诸比丘请问:“世尊，以何因缘果嘎勒嘎比丘对二尊者生嗔心作诽 谤，死后即堕地狱?唯愿开示，吾等欲闻。”世尊告诸比丘:“不仅是现 在，以前也有对他们诽谤(Pisuna)堕入地狱的因缘。那是很早以前，在无 争城市里有一位大自在部国王，他手下有一位婆罗门大臣，精通世间一切 学问，人人对他象罗汉一样地恭敬。为时不久，在一个森林中，居住着一 位有五百眷属的仙人，精通一切学问，因在森林中生活不太方便，就迁到 了无争城近郊结茅安住，很多人对他们很恭敬。久而久之，国王、大臣和 施主们全跑到仙人前供养恭敬。婆罗门大臣得不到以前那样的名闻利养， 也不象以前那样受人尊重，就生一个恶心，想办法来害五百仙人。当时， 仙人座下有两大弟子，也精通一切学问，守持净戒。婆罗门大臣就开始到 处造谣说:“那两位婆罗门持戒不清净，作不净行，不是梵净行者等等......” 害得他们也得不到供养。后来，那位仙人去劝婆罗门大臣:‘你不要诽谤 我的那两位弟子，他们的戒行很清净。’这样三番五次地劝诫他，他还是 不听，仙人就警告:‘你还这样下去，以后要堕入地狱受极大痛苦的!’ 大臣还是不在乎。这样，婆罗门大臣死后就堕入地狱受了很多苦。诸比丘， 当时的那位老仙人就是现在现前菩提的我，两位弟子就是舍利子和目犍 连，当时的婆罗门大臣就是现在的果嘎勒嘎比丘。当时他是因为无因诽谤 而堕入地狱的，现在亦如此。”

复次，众比丘请问:“世尊，以何因缘舍利子、目犍连已是罗汉仍受 如是诽谤?再愿为说。”世尊复告曰:“诸比丘，一切众生的业不会成熟 于外面的地水火风，而是成熟于自己的界蕴处，所谓:‘纵经百千劫，所 作业不亡，因缘会遇时，果报还自受’。还是在很早以前，俱尘城中住着 两位苦行者，各有五百眷属，当地居民对他们很是恭敬。距城较远的森林 中居住一位具足五神通慈悲的婆罗门，带着五百眷属。林中生活不太方便， 就迁居到城郊，时城民们多转依这位婆罗门，在他前出家并得了一些神通。 此时，苦行者觉得自婆罗门来后，供养各方面都不如以前了，二位苦行者 为了得到供养就开始无因诽谤他们，他俩还令弟众一起去城市路口经常对 人散布谣言。婆罗门自己觉得此处不是久留之地，就返回森林去了。走后， 苦行者的供养又恢复如初。当时的这两位苦行者就是现在的舍利子和目犍 连。因当时说别人的过失，死后堕入地狱千百万劫，从地狱得到解脱后， 生生世世都遭人诽谤，以至得罗汉果位，仍受果嘎勒嘎的诽谤。”

诸比丘请问:“世尊，果嘎勒嘎在地狱中受种种的痛苦，被铁嘴乌鸦、 狮子等啄食，此因从何而来?”“此是他亲口诽谤舍利子和目犍连的果报。” 世尊如是宣说竟。

**(46)三藏法师 —无因诽谤 堕无间狱**

一时，佛住舍卫城。目犍连经常到地狱、饿鬼、傍生、人间、天界道分别观察他们不共的痛苦，见到地狱众生的寒热杀戮之苦，饿鬼众生饥 渴燃烧之苦，傍生的互相啖食役使之苦，人道有情的求不得、怨憎会、生 老病死之苦，天界天人的下堕之苦，把这些现量见闻的痛苦如实对众人宣 说，凡闻者皆对轮回生起厌离心。

一次，他又以神通去地狱了，见一众生身长几由旬，正在无间地狱 中受苦。以其业力显现，有很多人把他的舌头拉出来铺在大地上，大地变 成燃烧通红的钢板，众人就把他的舌头钉在上面，上面有许多农夫驱牛耕 犁，有时火焰炽燃，整个舌头与身体被一团火燃烧烬尽;一会儿又复活， 又有许多农夫耕地，耕牛与农夫的脚踏下去，抬起来每步都有一个兵器出 来，把舌头割成一块块的碎肉，他痛苦难忍，辗转翻滚，大喊大叫。目犍 连看到这个罪苦的众生，就用自己的声闻智慧入定观察，他前世究竟造了 如何的恶业以致于今天在无间地狱受苦?结果观察到自己的声闻智慧无法 观察到的生生世世，他一直都在无间地狱受苦，且此狱尽时转生它狱，这 样无有出期。他觉得只有遍知智释迦牟尼佛才能彻见究竟。于是刹那间又 回到舍卫城，见世尊正为众眷属传法，就上前对世尊恭敬顶礼请问:“世 尊，我经常到地狱、饿鬼、傍生、人间、天界观察各道不共的痛苦，回来 如实地告诉人们，使他们对轮回生起厌离心。这次我去了地狱，见到一个 众生身长几由旬，以其业力所现，有很多人把他的舌头拉出来铺在大地上， 大地马上变成了燃烧的钢板，再把舌头钉在钢板上，许多农夫在舌头上驱 牛耕犁，农夫与耕牛的脚每踏一处，便立刻显出宝剑，把他的舌头一块块 地割下来，这个众生非常痛苦，辗转反侧、大喊大叫，不知他是因何恶业 而遭受此报?唯祈世尊为我等演说前后因缘。”

世尊告曰:“这个众生曾造了极大的恶业。很早以前，人天导师、如 来、正等觉无失心如来出世。当时王宫里住着一位三藏法师，王宫上下及 内外城民都对他恭敬供养承侍，他的衣食药物非常富足。另外又来了位三 藏法师是罗汉比丘，带五百个眷属先在王宫住了一段时间后，又到宫外安 住。他相貌庄严，具圣者之德行，很多人对这位三藏法师越来越起信心， 对他恭敬供养承侍。而那位皇宫里的三藏法师原来的名闻全得不到了，心 里很苦恼:这位法师没来之前，很多人对我恭敬供养承侍，自从他来了以 后，我什么都得不到了，我应该想个办法。于是，他就到城市各个地方在 很多人面前对三藏法师作无因诽谤:‘那位三藏法师已破了根本戒，他行 持的不是佛法，是外道，邪知邪见，大家最好不要依止他，否则恭敬供养 也没有什么实际利益......。’听到这些诽谤的人居然毫无理据地听信了他。 (师言:有智慧的人会通过长时间的仔细观察而取舍，绝不会轻易地随行 和妄言。我们要常以佛及圣者的教言熏习自己，用闻思的智慧去据教据理 地判断一个人、一件事，不要以俗人凡夫之见，轻随他人，他人说:“某 某犯戒了”，你马上信口随和:“是，是，某某犯戒了”等等类似生活中 大小事情都不要这样随便。希望你们以后:第一身心要稳重，第二口要稳， 不妄加评论好坏。)以后，很多人就不再恭敬供养那位罗汉三藏法师了， 那位三藏法师自己也明白其中的原因所在，觉得:该离开此地回到原来的 地方去了，如果让他这样无因诽谤，会因为我而造更多恶业的。就理智地 离开了，原来的那位三藏法师自然很高兴。(译者:现在，有些地方是这 样的，若一位清净戒律的法师来了，当地的人马上生个嫉妒心诽谤排挤别 人。所以，在听诽谤时自己一定要用头脑,一般来说如不是一个成就者,说别人过失本身就是一个过失。以前藏地寺院有一位严持净戒律、相貌非凡 的比丘尼，有个男人追不上她就造谣言:‘我与她有什么什么关系......’ 后来，寺院里也没观察就把她开除了，她只好悄悄去了一个山洞里修。这 样造恶业的人将来肯定会受果报的。所以，大家要善于观察。)也恢复如 前的名闻利养，可死后却堕入了无间地狱。诸比丘，当时的那位三藏法师 就是现在地狱里正受无间痛苦的众生。因他当时无因诽谤罗汉比丘，自无 失心如来至现在我的教法下仍没得到解脱。”(译者:大家想一想:自己 曾经无因诽谤他人的人，以后受果报时有没有出期?)

目犍连又问:“世尊，这个众生到何时方得解脱?”世尊曰:“将来正 觉师如来出世时，他才能得到人身，在其教法下出家，证得罗汉果位。得 到罗汉果位时，也是受很多人诽谤，以他无因谤三藏法师故，以后的生生 世世会受很多人诽谤。”(译者:有些被诽谤者，也自己常存忏悔，现在 之所以被谤，肯定是自己前世的业还没消尽。)

当时，听闻的眷属谛听世尊如是演说了这个众生的前后因缘，都对 轮回之苦生起了厌离心，对因果生起诚信。世尊见彼等已堪为法器，就传 了相应的法。闻法后，其中有些人得到了加行道的暖、顶、忍、世第一位; 有些得到了预流果、一来果、不来果、罗汉果;有些得了金轮王位;有些得 了梵天、帝释天、辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;有些不信佛法的也 生起信心而皈依了佛门。

**52)新来的比丘 —骗他受害 今遭毒打**

一时，佛在舍卫城。每年有两大法会:夏三月安居法会和解制法会(1)。 安居(Vassa)时，比丘们有些住山洞，有些住山林，有些住尸陀林，各自 精进修持。解制时，僧众中有不懂的可以请示世尊，有些有能说的也可以 说等。解制后可以出游，外出化缘。

一次，解制后，一位新来不久的比丘，对舍卫城不太熟悉，头脑又 不太灵活，他也手持锡杖，著衣持钵去城中化缘了。时间临近下午，他仍 没化到缘，见其他比丘都满钵而归，他有点着急，又不知去哪里化，就到 处走。结果碰上了涅嘎沃【汉语:邬难陀(Upananda)，是六群恶性比丘(2)(Sad Vargika Bhiksu)之一】，新来比丘觉得他肯定会告诉自己该去哪里化缘 的。就上前询问:“请问比丘，哪里可以化到缘?因我是新来的，请给我 指点。”这个性本不善的邬难陀听了就心生害意:这附近有一个施主，做 任何事也不吉祥，对佛法也没信心，人格又不好，趁机来捉弄他一次。于 是，邬难陀就指点说:“新来的比丘到某某施主家去能化到缘。”他自己 另去别处化满了一钵先溜走了。这新来的比丘就按邬难陀的指点到了施主 家门前，正赶上施主有事想出门，一出大门正巧看见有个比丘来化缘，顿 时觉得很不吉祥:头光光的穿个黄袍，怎样看都不顺眼，讨厌死了。他越 看越上火，忍不住上去一把抓住比丘，不分青红皂白用拳头石头将他暴打 一顿，再把他摔在地上，摔得他头破血流，把锡杖折断，钵盂打破，法衣 撕烂......这个比丘被打得落花流水，半死不活。比丘悲哀地想:化不到缘 倒不要紧，要紧的是能尽快逃脱这意想不到的大难。三宝的加持，他遍体 鳞伤地逃回了祗陀园。诸比丘见他仅拿个破钵狼狈不堪的样子，就问:“怎 么了?是不是遇上强盗了?”他摇头不语。时比丘众马上往佛前禀白事情 的原委。佛慈悲地告诸比丘:“以后，凡对客比丘示路，不能如此，一定 要好好指点;若客比丘新来此处，不熟悉,最好不要让他去化缘，否则，将 有诸多过患。”(有关详细的开遮持犯于戒律中广明。)诸比丘复次请问: “世尊，为何邬难陀今天特意欺骗加害这位新来比丘，使其遭此大违缘? 愿为吾等演说其前后因缘。”

世尊告曰:“邬难陀不仅是今生欺骗他，以前也曾欺骗过他，且听他 们的因缘:很早以前，一只乌龟在莲花池里安闲自在地游着，一个狡猾的 狐狸来池边喝水，正巧看见了它，马上把它含在嘴里，乌龟非常害怕，告 诉狐狸:‘朋友，请不要吃我，我身体太小，只够您一口，不够您充腹， 您如果不吃我，我告诉你一个比我身体大的动物，让您饱餐一顿。’狐狸 听了乌龟的话，觉得有道理，就放下乌龟答应不吃它，但要它告诉大动物 在哪里。乌龟骗它说:‘在某某地方的一个山洞里，有雪蛙八母子，您若 去吃它们还是可以饱餐的。’实际上，山洞里是一个母狮子和两只乳狮子， 母狮子的习性是对乳狮子刚生下的几个月内天天护持，一直不离开的。这 个狐狸高兴地前往山洞，途中遇到另一只狐狸，就问它:‘您好，哪里去呀?’它说:‘刚才莲池中有一只乌龟，我想吃它，但它告诉我前面一个 山洞里有八母子的雪蛙，故我要前去想饱餐一顿。’另外那个狐狸劝它: ‘千万别去山洞里，否则有很大的违缘。’它却自不量力地吹嘘道:‘象 我这样的狐狸力大无比，不管怎样，我都会如大象踩泥水一样应付过去的， 今天我是一定要吃掉它们，你不要管我。’它兴致勃勃地来到山洞前，两 个小狮子见来了个狐狸也很高兴，马上抓住它，一个吃耳朵一个吃尾巴， 慈 悲的母狮子说:‘不要吃它，放了它吧。’两个小狮子就把它放了，它成 了没耳朵没尾巴的东西，赶忙往回逃。往回走时又碰到了刚才那只狐狸， 那只狐狸心里觉得蛮好笑的，就嘲弄它:‘喂，朋友，你真是英雄唉!世 上没有象你这样无耳无尾的狐狸，你很象大象踩泥水一样，到山洞里英勇 搏斗，很了不起啊!’狐狸自己也是深觉惭愧，对它说:‘确实我很羞愧, 很抱歉没听您的劝告。不过，情有可原的是那只乌龟骗我，我轻易相信了， 去了山洞里没见到雪蛙却遇上了狮子，结果弄成这付样子。’诸比丘，当 时的乌龟就是现在邬的难陀，当时的狐狸就是现在的这位新来的比丘。所 以，当时它也是乱指地方给狐狸，使它受到违缘，今生又是邬难陀给他乱 指路，使他受到很大的违缘。这是前世的因缘。”