离间语公案

1. 百业经
	1. (57)破和合僧

—破和合僧 佛受流果

一时，佛在王舍城。整个城市遭到了一场大灾难，乞丐无处乞食，

父母不给儿女食物，家家都是衣不蔽体，食不充腹。（师言：比五九年闹

大饥荒时还苦。）时世尊告诸比丘:“自现在起，我将闭关三个月静修，

除十五诵戒(Uposatha)日，你们可以供养我一些饮食、亲近承侍请教我以

外，其它时间，请不要到我这里来。”对大众白已，世尊便开始了三个月

的闭关。僧众内部也特别规定:每人必须依教奉行，除十五日外，不得扰

乱世尊。

如是规定以后，提婆达多(Devadatta)便乘机而入，欲破坏世尊教法

下的和合僧。他对众比丘说:“释迦牟尼佛在圆满安乐之时很关心你们，

现在大难临头他却舍弃你们，独自闭关去了。这也没什么，你们中间无衣

无食的比丘们到我这里来，我来照顾你们的生活。”当时，有五百比丘听

信了提婆达多的花言巧语，跟随他去了。（师言:也有些僧人原来在动乱

的时候，因财食而改变了对三宝的信心。别人说：“你毁谤三宝就给你工

资。”他们真的为得钱财而毁谤三宝。那些对上师三宝信心不稳固的人，

对于他人所说的相似佛法，往往是盲无慧目，轻易听信。希望你们不要象

跟从提婆达多的人一样，心无定解，如此行为对自己毫无利益。）提婆达

多集中五百比丘，对他们宣讲:“从现在起，我将制定五条戒律:第一、世

尊常说安住寂静处,而我们应住城市中，以寂静处生诸多烦恼、具诸多过

患故;第二、世尊开许食三净肉⑴，而我们不应食，以杀诸众生故;第三、

世尊开许食咸盐，而我们不应食，以不净水所生故;（师言:以前外道曾传

说，是大自在的贪心所生的水份变成了盐，故盐吃得越多贪心越大。）第

四、世尊开许饮用牛奶，而我们不能饮用，以危害小牛犊故;第五、世尊

教剪去法衣下面的须须，而我们不能剪，以浪费信施之财故。”如是宣毕，

又说:“你们愿意受持此五戒者，可以取一个筹码⑵，不愿意受持者可以不

取。”此五百比丘全部受了筹，愿持此五戒（详情藏文经书中有广说）。

提婆达多将他们带到另一个经堂，他的大弟子果嘎勒嘎、堪达扎夏、嘎达莫嘎、加尔及加措新五位上坐，其余僧众在下面排列而坐。提婆达多为他

们传了一些相似的佛法，此时他已作破和合僧⑶竟。他的整个僧团不闻思

修，不诵经不诵戒，僧众的智慧不见增长，也没有任何觉受和验相。时诸

比丘往世尊前请问:“世尊，以何因缘，今提婆达多已破和合僧(SanghaBhedaka)竟？愿为吾等演说这前后的因缘。”世尊告诸比丘:“这是我往

昔所造恶业的果报。众生所造之业不会成熟于外面的地水火风上，而是成

熟于自身的界(Dhatu)蕴(Khandha)处(Ayatana)。‘纵经百千劫，所作业

不亡，因缘会遇时，果报还自受’。很早以前，印度鹿野苑有位梵施国王。

在他的国土上有两位仙人:一位是在鹿野苑附近的仙人，他具五神通，有

五百眷属;一位是南方来鹿野苑的仙人，他具有智慧，精通十八明，带有

五百眷属。他来鹿野苑安住了一段时间后，原来仙人的弟子们渐渐对他有

所了解，常去他那里请教。他因他们还未舍弃原来的上师，故不肯赐教。

后来，那些弟子们觉得:原来的上师虽然把我们的衣食安排得非常周到，

但不能象这位仙人那样赐给我们殊胜的教言，还是舍弃原来的上师，好好

依止这位新来的上师。（师言：现在很多人就象原来仙人的那些弟子一样，

依止一位上师后，舍弃他，再依止另一位再舍弃，好象一生中身心无有真

正的依处，象个浪流人，很可怜！没有一个稳重的人格，今一没有着落，

几十年一晃就过去了，可以后身心更是没有个好的着落，以舍弃上师故。

若舍一位根本上师，再依止一百位上师也不会成就。）他的神通大，精通

十八明，故值得依止。这样抉择后，他们就来到南方仙人前说:‘我们来

依止您，原来的上师虽然对我们的衣食照顾得很周到，但我们不愿意依止

他，可以舍弃他。’这样，南方仙人就很乐意地摄受了他们，对他们说:

‘如果你们早舍弃你们的上师，我早就会给你们传授教言了。’从此，南

方仙人就摄受了原来仙人的弟众，使他们师徒间产生了很大的矛盾。以后

的日子里，南方仙人对他们这些弟子也布施财食和教言。诸比丘，当时那

位南方仙人就是已证如来、正等觉的我，当时我破了他们师徒僧团的和合，

以此业，我曾于千百万劫中在地狱受苦。（师言：以后在摄受弟子的过程

中，不要心存嫉妒，如果强要别人的弟子作为自己的眷属，那是给自己的

生生世世结恶果。）（译者：希望以后的各位法师、堪布、堪姆们在摄受

弟子时，要以恒时究竟利他的大慈悲心去摄受，不要用其他的一些不如法

的做法，强使他人舍弃自己的上师，对自己的上师生邪见，这样既害了别

人又害了自己，生生世世中将遭一些违缘。就象世尊已成佛了，但在因果

不虚的显现中，提婆达多经常给世尊造违缘，在弘法利生中仍是受业报

的。）后来，得人身时，无论在何地，都经常有破和合僧的违缘。所以，

当时作仙人时造了这样的业，才有现在提婆达多对我僧团破和合僧，离合

五百比丘的果报。原因即在于此。

1. 因果的奥秘

辛二、引事例说明离间语及其果报

* 1. 《阅微草堂笔记》中有一则巧舌罚哑的案例：

古代江宁有位书生，住在老家的废花园里。某个月夜，有位艳女在窗户边向里窥视。书生心想：她不是鬼，就是狐。因为见她容貌姣丽，心生爱慕，也就不害怕，招她进到屋里。但这女子始终不开口说话，问她也不答应，只是含笑顾盼而已。

过了一个多月，始终如此，书生不解。有一天，一再盘问，她才提笔写出自己的身世：“我本是明朝某翰林的侍妾，不幸短命而亡。因我平生很会挑拨离间，使一家骨肉产生矛盾，形同水火，死后遭冥司责罚，做喑哑之鬼，已沉沦二百余年了。如果你能为我写《金刚经》十部，得蒙佛力超脱苦海，我生生世世感恩不尽。”

书生答应满她的愿。到写经完毕之日，女鬼又来拜谢，仍提笔写道：“凭借写《金刚经》忏悔，已脱鬼趣。但前生罪重，只能带业转生，还需要做三世哑女才能说话。”（《阅微草堂笔记白话译本》）

侍妾舌头很巧，善于言辞。如果以此舌说和合语、软语、实语，绝不至于变作哑巴。但侍妾没有智慧，只用此舌挑拨离间，造诸口恶，因此堕入恶趣，做了喑哑之鬼。

* 1. 再讲一则事例：

古代四明有个叫葛鼎鼐的秀才。每次他去学堂时，必定经过一座土地庙。有一天，庙祝梦见神对他说：“葛状元经过时，我必须起立，请你给我修一道屏障挡一下。”

庙祝遵神吩咐，准备动工。这一天，又梦见神说：“不必建了，葛生代人写休书，功名已被削尽。”

原来，有一同乡人想休掉妻子，自己不能写，就叫葛生代笔。不料此事折福如此厉害。葛生后来明白事理，生起了大忏悔心，尽力使这对夫妇重归于好。后来他中榜，官只做到副使。

夫妻不和，本应劝解和好。葛生却写休书，乐意人家破裂，造成夫妻双方都感受家庭破裂之苦，因此极损福德。

之前，葛生有做状元的福德，当他经过时，庙神不得不起立致敬，但写了休书，功名被削尽，庙神也懒得理他。所以，感应迅速，一言一行都有因果。积德行善，福德日隆，人就变得尊贵；造恶损人，福德削减，人也变为卑贱。

清朝顺治年间，浙江有一位孝廉，他的朋友贪恋某人妻子的美色，想占为己有。孝廉替他出主意，散布流言，挑拨其夫，说他妻子和外人有私情。那人听信后，打算休掉妻子，就和孝廉商量。孝廉竭力促成，并帮他写休书。草稿写好后，那人抄下就走了。这时来了一个卖笔的，孝廉去买笔。等他回来，发现草稿不翼而飞。

后来他参加会试，带着那支笔进入考场，没想到那张休书草稿竟从笔管中掉出来，被搜查的人发现，定为作弊。他在监考官前大呼冤枉，最后被处罚除名。

以上是破人婚姻或参与破人婚姻方面的案例。造这种恶业，会迅速削减福德。其中的道理，下面再作分析：

有情之间有和合、乖离两种关系。《辨法法性论》说：有情界的“共同”，就是彼此作为增上缘。如果彼此和合，就能互相起增上作用，对双方都有益。如果关系恶化，乖离不合，一定两败俱伤。又因为业力增长广大，在没有和好期间，甚至会在极漫长的生世中，一直成为怨对。所以，我们应当存心愿世间所有的父子、兄弟、夫妻、朋友、君臣都和睦相处。如果在众生彼此出现矛盾时，乐意他们不和，就是在其中充当了破人关系的帮凶，罪过严重。

人伦中，夫妻是重要的一伦。破人夫妻，大损于自己的福德。有些人认为这只是让两个人分开罢了。事实上，关系破裂了，就很难破镜重圆，会造成双方内心很深的痛苦。而且，伴随着一个家庭的破裂，父子、母子、婆媳等一系列的人伦关系都会受到损坏。家庭就像一部由各种部件组合而成的机器，在没有破散时，会正常地运转，发挥各方面的功能，一旦破碎，就像机器破散，每个零件都因失去整体的依托而受到坏损一样，对子女、父母和自身，都造成极大的损失和痛苦。因此，前前后后的业果算起来，实在是一笔沉重的业债。

一般人不会蓄意挑拨他人的夫妻关系，但会觉得，有种夫妻生活在一起整天争吵，彼此痛苦，不如早点分手。其实，这已经有了离间的心。因为这是愿人夫妻破裂，人伦是由业决定的，人由业缘而走在一起，无缘不会相遇，有缘也不可能人为强分。普通人不会了知其中的前后因缘，不能想当然地愿其破裂。

下面举例说明婚姻都是前缘所定：

宋朝末年，有个姓王的临川人，他的妻子被元朝军兵抢走，因为守贞不屈服而死去。

过了十余年，王还想再娶，但总不成功。一天夜里，他梦见死去的妻子对他说：“我出生在某某家，今年十七岁，再过七年，会嫁给你做妻子。”第二天他派人去寻找，果然有此人，他就直接上门以礼定亲，一句话就成功了。

所以，夫妻姻缘都是前定。姻缘有两种：善缘而来；恶缘而来。若是善缘而来，不结亲，结合的心念就不会休止。若是恶缘而来，不完结怨害业债，也不会罢休。总之都是随业缘而转。因此，婚姻并非以个人意愿所能破坏。作为旁人，应有的态度是：对善缘，愿它保持；对恶缘，愿它化解。这样存心就是善，自生福德。反之，用错了心，是善缘，愿它不长久；是恶缘，乐其破裂，这样存心就是恶，自损福德。所以任何情况下都要遮止说离间语，只能存心愿人人和合。

上面讲了不能离间他人夫妻关系。同样，兄弟、朋友、师徒、主仆等伦理关系，也都不能离间，否则会遭到惨重报应。

* 1. 《感应篇汇编》中有一则事例：

有个叫安庭柏的人，喜欢离间，而且极具口才。即使是至亲，被他离间，也立即形同水火。有亲兄弟经他挑拨而发生争斗的；有情投意合的朋友，因为听信他离间而断交的。后来，他贫困潦倒，面颊生疮，喉咙和舌头溃烂，在绝食号叫中死去。

在离间语中，以破坏僧众和合，果报最为严重。比如提婆达多破和合僧，致使整个三千大千世界的众生心中都没有生起善根。虽然今天不会发生真正的破和合僧，但是挑拨师徒之间的关系、佛教团体之间的关系却很容易发生。如《文殊根本续》说：若有一个在寺庙、上师之间制造矛盾，犹如搅拌血液之棍子一般的人，死后立即堕入无间地狱中。若挑起僧众发生纠纷，则直至没有缓解之前，当地的所有众生都因生起嗔心而堕入地狱，好似焚焦的大地无法生长苗芽一般，发生纠纷的村落所在地数由旬以内不能生起修持佛法之果。

造离间语的果报：后世堕入三恶趣，或者堕在拔舌、烊铜、犁耕等地狱中长劫受苦，或者堕在畜生道中啖食粪便，如同鹈鹕鸟一样无有舌根。即使凭少许的善业得到人身，也有俱生而来的生理残障，舌根不具，口气发臭，喑哑不能言语，或者语不流利，齿不齐整、洁白，纵然口说善语，他人也不信用。而且由余业所感，眷属鄙恶、互不和合。